
 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

122

 
 
 
 
 
 
 
 
 

О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

ЗАПАДНЫЙ ЧЕЛОВЕК НА ВОСТОКЕ:  
СТАНОВЛЕНИЕ МЕЖДУНАРОДНЫХ  
КОММУНИКАТИВНЫХ СТРАТЕГИЙ  

В РАННЕЕ НОВОЕ ВРЕМЯ1 
 
В статье исследуется практика иезуитов по реализации в конце XVI – начале 

ХVII в. международных коммуникативных стратегий в Азии, которые были направ-
лены на усиление влияния западной цивилизации на Востоке. В статье рассмотрены 
особенности формирования межкультурного дискурса «Восток – Запад» в миссио-
нерской деятельности Франциска Ксавье и Антони де Монсеррата в период правле-
ния Ода Нобунаги в Японии и Акбара в Империи Великих Моголов. 

Ключевые слова: Империя Великих Моголов; Франциск Ксавье; Антони де 
Монсеррат; иезуиты; стратегии влияния; восприятие «другого»; миссионерская 
деятельность иезуитов в Азии. 

 
The article studies Jesuits’ practice of the realization of international communication 

strategies in Asia end of 16th – beginning of 17th centuries. The strategies developed by 
Jesuits were aimed at strengthening of the influence of Western civilization on the East. The 
article deals with the specific soft formation of «West – East» inter cultural discussion in mis-
sionary activities promoted by Francis Xavier and Antoni de Montserrat under Oda Nobu-
naga’s rule in Japan and Akbar’s Mughal Empire. 

Keywords: Mughal Empire; Francis Xavier; Antoni de Montserrat; Jesuits; catholic 
missionaries; strategies of influence; the perception of the ‘Other’; Jesuit missions in Asia. 

 

                                          
1 Данная работа подготовлена при грантовой поддержке факультета миро-

вой экономики и мировой политики НИУ ВШЭ в 2015 г. 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

123

Осваивая Восток – «другое», новое, неизвестное, иногда эк-
зотическое и завораживающее, временами трогательное и таинст-
венное, порой устрашающее и даже шокирующее пространство 
азиатских культур, – западный человек – представитель европей-
ской цивилизации, начиная с античности, то и дело оказывался в 
четырехмерном пространстве межкультурной коммуникации «За-
пад – Восток», главными координатами которой выступали 1) язык, 
2) духовные и религиозные ценности, 3) модели поведения и 4) ис-
торическое время. 

Пробуждение и актуализация интереса к Востоку, такому 
богатому (с точки зрения получения прибыли от военного захвата 
или мирной торговли), такому загадочному и непостижимому  
(с точки зрения существования там «иных» культур, «других» 
культурных форм, воплощенных в системе знаков, символов и об-
разов, кардинально отличающихся от западных), и в любом случае – 
притягательному, в каждые крупные исторические эпохи развития 
мировой цивилизации у новых поколений европейцев происходило 
по-разному. Восток – как обобщенное название географически от-
даленных от европейцев и совсем не похожих на них народов, 
культур, языков, социальных, государственных и политических 
систем, религиозных убеждений и обычаев – одновременно мыс-
лился и вне Европы, и внутри нее. Так, в XV–XVI вв. Восток был 
далеко, но он находился и рядом – на причале порта, в доме, в тор-
говой лавке, на улице европейского города. Забавные, необычные 
лаковые изделия и мебель из Японии появились в Европе в конце 
XVI в., так же как и первые китайские экземпляры мебели, изго-
товленные из неизвестного доселе европейцам черного дерева. Как 
отмечала О.Л. Фишман, в последней четверти XVI в. в Лиссабоне 
бойко и успешно торговали китайским фарфором владельцы, как 
минимум, шести лавок (Фишман, 2003, с. 410). Китайские ткани – 
шелк, тафта, набивной ситец, коленкор для книг – были хорошо 
известны европейцам и пользовались среди богатых сословий 
большим спросом. Пряности, украшения, забавные вещицы, не-
обычные предметы – европейцы столкнулись с «другой» формой, 
«другим» цветом, «другим» запахом, «другой» культурой.  
И все это был Восток. 

Привнесенные в результате торгово-экономических и воен-
но-политических взаимодействий, предметы материальной куль-
туры народов Востока и сведения об их истории, особенностях 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

124

духовной и социальной жизни находили свою интерпретацию в 
сознании европейцев, в зависимости от структуры и основных 
идеологических доминант европейского «востоковедческого дис-
курса», который одновременно, с одной стороны, моделировался 
представителями европейской цивилизации – непосредственно 
(миссионерами, путешественниками, купцами и т.д.) или опосре-
дованно (государственными деятелями, философами, художниками, 
писателями) – и, с другой стороны, формировал в общественном 
сознании европейских народов ключевые, по большей части ми-
фологизированные и стереотипные, представления о Востоке, которые 
порождали на Западе определенные поведенческие установки и ожи-
дания в отношении представителей других цивилизаций и культур. 

Формировавшийся в процессе разноплановой и разнона-
правленной международной коммуникации «Запад – Восток», 
«востоковедческий дискурс» всегда был одним из структурных 
элементов общего дискурсивного пространства «Запад ↔ Восток». 
В отличие от других элементов этого пространства (политический 
дискурс, экономический дискурс и т.д.) европейский «востоковед-
ческий дискурс» был ориентирован на познание «другого», на ос-
мысление его «инаковости», на выявление и интерпретацию его 
особенностей. Востоковедческий дискурс – понятие, обозначаю-
щее не только обширный массив устных и письменных текстов о 
Востоке, но и сложную динамическую систему их порождения, 
воплощения в них коммуникативных намерений авторов, а также 
восприятия этих текстов, их функционирования и взаимодействия. 

Выявление дискурсивных особенностей межкультурной 
коммуникации Запада с Востоком происходит в результате анали-
за текстовой деятельности, которая позволяет «реализовать самые 
сложные коммуникативно-познавательные замыслы» (Дридзе, 
1984, с. 50) авторов. Собственно дискурс в современной психолин-
гвистике и теории коммуникации рассматривается как «вербали-
зованная речемыслительная деятельность, понимаемая как сово-
купность процесса и результата и обладающая как собственно 
лингвистическим, так и экстралингвистическим планами» (Крас-
ных, 2001, с. 200). 

Особый интерес представляет исследование экстралингвис-
тического плана межкультурного дискурса «Запад – Восток», по-
скольку он выражает три из четырех вышеназванных измерений 
межкультурной коммуникации: аксиологическое (духовные и ре-



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

125

лигиозные ценности), поведенческое (модели поведения и комму-
никации) и хронологическое (историческое время). Наряду с языком 
(лингвистическим измерением) эти три вектора задают особую 
систему координат, в которой порождаются и реализуются куль-
турные стратегии влияния, взаимодействия и диалога. 

Межкультурные контакты между Европой и народами и 
странами Ближнего и Дальнего Востока, Южной и Юго-Восточной 
Азии имеют свои особенности в различные исторические периоды, 
и диапазон этих взаимодействий то сужался до спорадических, 
единичных и бессистемных контактов, то расширялся до попыток 
реализации стратегических планов, в основе которых, как правило, 
лежало имперское самосознание, обусловливающее стремление к 
внешней экспансии и максимальному расширению сферы мирового 
политического, экономического и культурного влияния, и колони-
заторские интенции Запада по отношению к Востоку. Уникальный 
опыт иезуитов по формированию международных стратегий и по 
обоснованию межкультурных практик лежит в основе разработки 
европейского «востоковедческого дискурса» в XVI в. По сути, 
именно иезуиты в ходе своей миссионерской и востоковедческой 
деятельности разрабатывали, апробировали и описывали две ос-
новные стратегии межкультурной коммуникации Запада и Востока – 
«европеизацию» и «культурную адаптацию». 

В XV в. в Испании и Португалии сложились абсолютные 
монархии и зародились национальные государства. В результате 
новых этнических, культурных и религиозных контактов происхо-
дил сложный процесс становления национальной идентичности. 
Испанцы и португальцы с особой силой стали ощущать себя единой 
нацией, когда их страны превратились в великие колониальные 
империи и за пределами Пиренейского полуострова начали всту-
пать в контакты с иными народами. Динамичное движение вовне, 
резкий выход за пределы обычного круга этнического и социо-
культурного существования, ощущение переполняющей внутрен-
ней энергии пассионарности, необходимость включения в собст-
венную картину мира новых реалий, образов и символов, 
расширение представлений об окружающей действительности – 
все это стимулировало возникновение и развитие сложных про-
цессов этнического самосознания и формирования этнокультурной 
идентичности в Испании и Португалии. Тогда же начали формиро-
ваться и стереотипы восприятия иного человека, Чужого. Этниче-



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

126

ский стереотип формирует психологическую установку на эмо-
ционально-ценностное (чаще – негативное) восприятие «Чужого» 
и задает соответствующий алгоритм отбора и интерпретации фак-
тов взаимодействия (Репина, 2012, с. 9–19). Через сопоставление, 
сравнение себя с «другим» и подчас через отрицание этого «друго-
го», «иного» и «чужого» в реальной практике социокультурных и 
политических взаимодействий происходило формирование образа 
«мы», «свои», «наши». Необходимость осмысления многообразия 
мира и осознания и обоснования «себя» как уникальной целостно-
сти, отличающейся от «других» и имеющей право рассматривать 
«других» с позиций превосходства и доминирования, с миссионер-
ских позиций правомочности привнесения в другую жизнь «ис-
тинных ценностей» с целью видоизменения и улучшения «другой» 
культурной реальности путем вживления в картину мира ее пред-
ставителей собственных духовных ценностей и этико-эстетических 
и мировоззренческих идеалов, – все это, безусловно, характеризовало 
сложные процессы формирования этнической идентичности, созда-
ние устойчивого образа «своего» через противоположный образ 
«чужого» в рамках дихотомии «мы – они». В Испании это форми-
рование проходило в рамках Реконкисты, потому первыми «чужи-
ми» для испанцев стали иудеи и мусульмане, с которыми они жи-
ли бок о бок. 

Изначальный прагматизм и стремление к выгоде и обогаще-
нию, которые сопровождали расширение влияния португальцев и 
испанцев в мире, порождали достаточно агрессивные и упрощен-
ные сценарии культурного влияния на иноземцев. Суть этих мето-
дов сводилась к простому «включению» других народов в куль-
турное поле европейцев с помощью массовой христианизации. 
Через христианские идеи и практики проводилась «португализа-
ция» в Индии и «испанизация» народов Филиппин и Америки, по-
скольку христианство было стержневой структурой португальской 
и испанской культур. Именно христианство формировало евро-
пейский образ жизни, систему ценностей и норм поведения. 
Именно христианство являлось ключом к пониманию коммуника-
тивных стратегий, которые использовали европейцы внутри собст-
венного социокультурного пространства и, соответственно, ожи-
дали от всех «других», «иных», «чужих», с которыми вступали в 
политическое и экономическое взаимодействие. По сути, христи-
анство определяло ценностно-смысловую структуру европейской 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

127

картины мира XV в. и служило концептуальной системой координат, 
в рамках которой окружающий мир, люди, предметы, действия и 
намерения были понятны и предсказуемы для испанцев и порту-
гальцев. Поэтому они выбрали самый простой способ – включить 
иноземцев в свою систему культурных координат, а не выстраи-
вать сложные сценарии межкультурного взаимодействия, тем бо-
лее что «других» они воспринимали далеко не как равных себе. 
Они предлагали иноверцам свою веру и свой образ жизни как ус-
ловие не просто взаимодействия с «другими», но элементарного 
выживания этих «других». Это было двухмерное, плоскостное 
представление о структуре межкультурной коммуникации – ставка 
делалась на 1) одностороннюю трансляцию духовно-религиозных 
ценностей и 2) экспорт основанных на них моделей поведения. 

Только со временем европейские интеллектуалы пришли к 
пониманию примитивности и неэффективности такого подхода.  
В XVI в. появились первые ростки понимания важности изучения 
«чужой» культуры с целью использования ее в качестве проводника 
своих коммуникативных стратегий. Общество Иисуса приступило 
к разработке и реализации более гибких и действенных стратегий 
межкультурного взаимодействия и культурного влияния в странах 
Востока. Опираясь на казуистику, иезуиты разработали стратегию 
«культурной адаптации», в основу которой заложили приспособи-
тельную систему морали – theologia accomodativa – «богословие, 
приспособленное к воззрениям, обычаям и нравам той местной 
среды, в которой протекала их миссионерская деятельность. Ие-
зуиты не исходили из догм католической церкви, а, наоборот, при-
спосабливали христианские принципы к местным обычаям» 
(Фишман, 2003, с. 115). Для XVI в. это были новационные идеи в 
практике межкультурной коммуникации и международного взаи-
модействия. Роль, которую сыграли иезуиты в сфере межкультур-
ного общения с народами Востока, в разработке и апробации пер-
вых, может, не во всем и не всегда эффективных, но более гибких 
и действенных механизмов и сценариев межкультурного диалога, 
трудно переоценить. То, что именно орден иезуитов взял на себя 
эту роль, не случайно, поскольку члены его являлись интеллекту-
альной элитой европейского общества: «…с точки зрения совре-
менников, иезуиты были носителями евро-христианского знания в 
XVI и XVII в.» (Abé, 2011, с. 8). В отличие от своих менее образо-
ванных и менее дальновидных предшественников они были спо-



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

128

собны оторваться от сиюминутного прагматизма во имя реализа-
ции более сложных, долгосрочных и эффективных программ. Как 
отмечает О.Л. Фишман, «торговая выгода и “спасение душ” – вот 
цели, влекшие европейцев XVI в. на Восток» (Фишман, 2003, 
с. 113). Иезуиты ставили целью «спасение душ», поэтому созна-
тельно использовали сценарии по внедрению христианских ценно-
стей в картину мира иноземцев, используя концепты и образы 
«чужой» культуры. Цель оправдывала средства. 

«Невозможно понять поведение народа, не уяснив своеобра-
зия его мышления», – сентенция, представленная японской посло-
вицей, в практике осуществления коммуникативных стратегий ие-
зуитов как бы переворачивается в антитезис: невозможно изменить 
поведение народа, не изменив его мышления, не скорректировав 
картину мира в его сознании. Путем реализации стратегии «куль-
турной адаптации» иезуиты пытались провести замещение значи-
мых «родных» конструктов концептуального поля картины мира 
представителей народов, с которыми они вступали во взаимодей-
ствие, на конструкты «европейские», «христианские» с целью кар-
динального изменения поведенческих установок, духовных и эти-
ко-эстетических ценностей. Подобная деконструкция «другой» 
картины мира была возможна не только при условии глубокого 
знания этой «другой» культуры – потенциального реципиента хри-
стианских ценностей, – но и при условии хорошего знания «дру-
гих» (восточных) языков, которые для миссионеров выступали 
действенным инструментом реализации своей стратегии. Так, в 
1582 г. Алессандро Валиньяно призывал иезуитов в Макао «пере-
стать “опортугаливать” своих неофитов и, наоборот, самим начать 
“окитаиваться”» (Фишман, 2003, с. 119). 

Работая в Азии, иезуиты внесли огромный вклад в развитие 
науки, начали изучать восточные языки и обычаи, стали первыми 
этнографами и картографами. Но наиболее важным является то, 
что иезуиты принесли в Азию «западноевропейскую христиан-
скую идеологию, что для XVI в. имело решающее значение» 
(Hosne, 2013, с. 3). Межкультурная коммуникация мыслилась ими 
в трехмерном пространстве: 1) изучение восточного языка, 2) соз-
дание приспособительной системы духовных и религиозных 
ценностей, максимально приближенной к культуре-реципиенту; 
3) освоение моделей «иного» поведения. 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

129

Одним из примеров реализации коммуникативных стратегий 
иезуитов в странах Востока является миссионерская деятельность 
Франциска Ксавье и Антони де Монтсеррата (Vernet, 2001, с. 823) 
в период правления Ода Нобунаги в Японии и Акбара в Империи 
Великих Моголов. Изучение их взглядов, различных подходов к 
интерпретации «иной» концептуальной картины мира, а также ис-
следование способов реализации на практике разработанных ими 
концепций позволяет нам сегодня оценить глубину как понимания, 
так и недопонимания ими реалий Японии государства Моголов в 
XVI в. Исследование особенностей восприятия ими зарубежных 
обществ, культур, религий Востока позволяет понять степень сте-
реотипности и мифологизированности их представлений, сложив-
шихся еще до прибытия в страну, оценить меру влияния этих 
стереотипов на их методы, что позволяет выявить степень обу-
словленности успеха или провала применяемых ими стратегий 
культурного влияния особенностями «чужого» этнокультурного 
пространства и / или выбранными ими методами межкультурной 
коммуникации и разобраться в причинах успеха евангелизации в 
Японии или ее неудачи в империи Моголов. 

Начало XVI в. в Азии было ознаменовано двумя ключевыми 
событиями. В 1510 г. Альбукерке основал Гоа, а в 1526 г. была 
создана империя Великих Моголов. Иными словами, фактически с 
разницей в 15 лет на территории полуострова Индостан закрепи-
лись европейцы и начала формироваться крупнейшая в Индии му-
сульманская империя, серьезно расширившая ареал распростране-
ния ислама в Индии. 

Следует подчеркнуть, что с исламом европейцы были зна-
комы уже давно. По сути, с момента рождения ислама начинается 
межкультурное взаимодействие между европейско-христианским 
и неевропейско-нехристианским миром. Христианству и исламу 
было присуще осознание определенной общности, восходящей к 
единому духовному источнику, при этом христиане относили му-
сульман к еретикам. И мусульманам, и христианам было присуще 
осознание их инаковости. В Испании этот вопрос возник как часть 
Реконкисты, когда первыми «другими» для испанцев стали евреи и 
мусульмане, с которыми испанцы жили бок о бок. Захват Гроба в 
Иерусалиме и Реконкисты в Испании привел к тому, что в концеп-
туальном поле картины мира христианина-европейца образ му-
сульманина трансформируется от представления о нем как о фило-



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

130

софе и математике, носителе учености, о торговце, чьи товары бы-
ли востребованы и высоко ценились в Европе, – до образа завоева-
теля и врага, отнявшего у христиан Иерусалим (Кардини, 2008, 
с. 145). Среди значимых конструктов картины мира христианина-
европейца концепт «мусульманин» имеет негативную коннотацию – 
это «другой», трансформировавшийся в «чужого», во врага, сильного 
и мотивированного, которого трудно и даже невозможно победить и 
понять. В результате история сосуществования (взаимодействия) 
ислама и христианства, по словам Франко Кардини, превратилась 
в «историю непонимания». 

Испанская и португальская экспансия в Африку, Азию и 
Америку была основана на широкой евангелизации населения на 
новых территориях и создании религиозных миссий за рубежом. 
Вслед за конкистадорами в новых колониальных владениях стал 
открывать свои миссии орден иезуитов. И Испания, и Португалия 
считали крайне важной евангелизацию населения своих колоний. 
Пионером этого движения стал Франциск Ксавье. 

Ксавье родился в аристократической семье, принадлежавшей 
к древнему наваррскому роду Аграмонтов, известному с XII в., ко-
торый вел свое происхождение от короля Наварры Санчо VII Силь-
ного, правившего королевством с 1194 до 1234 г. (Schurhammer, 
1969, с. 4–5). В сентябре 1525 г. Ксавье покинул родовое гнездо и 
отправился в Парижский университет, где познакомился с Игнатием 
Лойолой. В 1534 г. в часовне Св. Мучеников на Монмартре семеро 
друзей дали обет посвятить жизнь служению Богу: в 1539 г. порту-
гальский король Жуан III, узнав о создании ордена иезуитов и его 
целях, решил воспользоваться им для укрепления португальского 
влияния в завоеванных азиатских владениях и поручил своему по-
сланнику в Риме просить у Лойолы направить ему членов ордена, 
которые могли бы заниматься миссионерской деятельностью в 
Индии. Папа, в свою очередь, наделил их немалыми полномочиями. 
В апреле 1541 г. флотилия из пяти кораблей покинула Лиссабон. 
Перед отплытием Жуан III наказывал новоиспеченному миссионе-
ру, чтобы тот «подробно информировал его о том, какая там об-
становка для обращения в христианство заблудших душ» (Lousa, 
2013, с. 52, 59, 68). 

В 1542 г. Ксавье прибыл в Гоа, откуда направился в большое 
путешествие, конечной целью которого стала Япония, и куда через 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

131

32 года прибыл из Лиссабона иезуит Антони де Монсеррат, чтобы 
позднее присоединиться к посольству ко двору Акбара. 

Монсеррат, как и Ксавье, принадлежал к аристократической 
каталонской дворянской семье Осоны, учился в Барселоне, где по-
знакомился с Игнатием Лойолой и в 1558 г. стал членом его Ордена. 
Через три года молодой иезуит переехал в Португалию, где продол-
жил учебу в Коимбрском университете, а в 1574 г. с группой миссио-
неров отбыл в Гоа. Ему было 38 лет (Marti Escayol, 2009, с. 49). 

Оба иезуита принадлежали к высшим слоям испанского об-
щества, получили блестящее образование, оба были истинными 
католиками, ревностными миссионерами и искренне верили в хри-
стианскую идею спасения. Оба оставили подробнейшие отчеты о 
своей миссионерской деятельности: Ксавье направил Генералу 
Ордена и другим иезуитам огромное количество писем о своем 
пребывании в Японии, Монсеррат подробно описал свой визит ко 
двору Великих Моголов. 

Экономические и политические аспекты деятельности хри-
стианских миссий в Азии достаточно хорошо исследованы. Для 
Японии португальские купцы оказались полезными и выгодными 
союзниками – они познакомили страну с последними достиже-
ниями науки и военного искусства того времени. Порох и огне-
стрельное оружие давали Даймё огромное преимущество в ожес-
точенной борьбе за власть со своими соседями и соперниками. 
Кроме того, после запрещения китайским купцам императорами 
династии Мин вести любые коммерческие отношения с Японией 
португальцы стали посредниками в японо-китайской торговле. 
Португальские суда привозили китайский шелк и другие ткани, 
ртуть, чугун, металлические изделия, различные лекарства в обмен 
на медь, золото, серебро, японские мечи и другие предметы, из ко-
торых только треть составляли товары европейского производства. 
Даймё юго-запада старались обеспечить себе преимущественное 
положение и в торговых сделках с иностранными купцами, дос-
тавлявшими в Японию товары европейского и азиатского проис-
хождения (Искендеров, 1959, с. 26). 

Европейцы появились в Японии в разгар политической раз-
дробленности и ожесточенных феодальных войн. «У них есть су-
верен, но за последние 150 лет князья перестали ему подчиняться, 
и это является причиной бесконечной вражды», – писал Ксавье о 
политической ситуации, сложившейся на Японских островах 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

132

(Xavier, 1872, с. 332). Для усиления своих позиций в феодальных 
войнах даймё пытались заполучить огнестрельное оружие у порту-
гальских торговцев и заручиться поддержкой иезуитов, которых 
они рассматривали как часть португальской общины. Ода Нобуна-
га попытался получить помощь от иезуитов в борьбе с буддийски-
ми монастырями, которые выступали против объединения страны. 
Непримиримо жесткая позиция, занятая им в отношении буддий-
ских монастырей, была продиктована той опасностью, которую 
они представляли в качестве противников по отношению к его 
планам объединения страны, боявшихся утраты своего независи-
мого положения из-за укрепления сильной централизованной вла-
сти (Искендеров, 1984, с. 171). 

Политической причиной поездки иезуитов ко двору Моголов 
стало укрепление и расширение своей империи Акбаром, взошед-
шим в 1556 г. на престол. По мнению Е. Ваниной, Акбар, в соот-
ветствии с разработанной его министром Абу-л Фазлом Аллами 
новой религиозной концепцией, считал, что «светский владыка 
является высшим авторитетом в вопросах веры и руководствуется 
не догмами какой-либо религии (вероисповедание же монарха 
объявлялось его личным делом), а требованиями разума и всеоб-
щего блага» (Ванина, 1997, с. 20). Монсеррат писал об Акбаре, что 
тот является «великим покровителем знаний и всегда держит вокруг 
себя образованных и эрудированных людей, готовых дискутиро-
вать по вопросам философии, богословия и религии» (Monserrate, 
1922, с. 201). 

Акбар проводил политику веротерпимости и попытался соз-
дать новую религию «дин-и-иллахи» – «божественную веру», ко-
торая объединила бы подданных, говорящих на разных языках и 
исповедующих различные религии. С этой целью он пригласил ко 
двору индуистов, джайнов, парсов, мусульман и христиан. От-
кликнувшись на этот призыв, в конце 1579 г. из Гоа к Моголам 
отправилась миссия иезуитов под руководством Рудольфо Аква-
вивы, в которую входили Антони де Монсеррат и Франсиско Энри-
кес. Их основной задачей было крещение Акбара. Как и в случае с 
Японией, португальская корона пыталась использовать деятельность 
христианских миссионеров для укрепления своего влияния в Азии. 

В такой политико-экономической ситуации формировались 
основные коммуникативные модели иезуитов, разрабатывались 
стратегии межкультурной коммуникации, основой которых яви-



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

133

лось осмысление образа «другого», изучение культуры, религии и 
моделей поведения азиатских народов. 

Ксавье описал этнопсихологические особенности, проявляю-
щиеся в национальном характере, национальном темпераменте, 
традициях, а также в наиболее типичных формах обычного поведе-
ния японцев. Если анализировать его наблюдения в категориях со-
временной этнопсихологии, то Ксавье удалось выявить и описать 
интеллектуально-познавательные, мотивационно-фоновые и ком-
муникативно-поведенческие особенности национальной психоло-
гии японцев XVI в. 

Среди коммуникативно-поведенческих особенностей народа 
Японии Ксавье особенно отмечал вежливость, любезность и сдер-
жанность островитян. Он писал: «Они очень приятные в общении, 
в большинстве своем добрые и бесхитростные, люди удивитель-
ной чести, которые ценят ее больше всего на свете. <…> Они ни-
когда не потерпят обиды, ни даже небрежно сказанного слова»1. 
Он объяснял специфику выстраивания такого рода взаимоотношений 
наличием в пользовании японцев оружия и традиционным воспри-
ятием ими оружия как социокультурной ценности: «Как дворяне, так 
и простолюдины всегда носят с собой мечи и кинжалы – даже маль-
чики четырнадцатилетнего возраста» (Xavier, 1872, с. 237). 

Особый интерес для Ксавье, испанского идальго, представ-
ляла сословная структура японского социума. Он обращал внима-
ние на образ жизни японских самураев, подчеркивая: «Среди них 
много бедных, но бедность не считается постыдной. <…> Люди 
благородного происхождения, какими бы бедными они ни были, 
уважаемы остальными так же, как если бы они были богаты» (там 
же). Сложные взаимоотношения между высокими нравственными 
установлениями кодекса чести и приземленными проблемами со-
циально-экономической реальности в сознании европейского дво-
рянина проецировались на реалии «другой» культуры. Сословие 
самураев оказалось близко автору, который, будучи испанским 
идальго, мог выбрать два пути в жизни – либо военную карьеру, 
либо церковную. Он выбрал вторую. 

                                          
1 Первый перевод этого письма Ксавье на русский язык был сделан 

Э.Г. Ким (Ксавье, 1999, с. 233–249). В тех местах, где, по нашему мнению, пере-
вод был неточен, мы пользовались английским текстом письма (Xavier, 1872, 
с. 227–260). 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

134

Выявляя и осмысляя коммуникативно-поведенческие осо-
бенности японцев, Ксавье не просто удовлетворял собственное 
любопытство при встрече с незнакомой ему цивилизацией, но со-
бирал информацию, необходимую для успешного выполнения 
миссии. 

Ксавье выявляет мотивационно-фоновые особенности япон-
цев, выражающие побудительную силу их поступков и принятия 
решений, а также рассматривает систему нравственных регулято-
ров их поведения. Он отмечает яркую выраженность нравственно-
этических установлений в жизни японцев, говорит о невероятном 
чувстве чести: «Честь для них превыше всего», высоко оценивая 
добродетель как конструкт японской картины мира. В этом смысле 
он не находит в своей миссионерской практике аналогов: «Люди, с 
которыми нам пришлось общаться, превосходят добродетелями 
все народы, открытые нами до сих пор» (Xavier, 1872). 

К интеллектуально-познавательным особенностям острови-
тян относятся такие, выявленные Ксавье, характеристики, как об-
щезначимая ценность интеллекта, образования и культуры. Он от-
мечает, что японцы «тянутся к знаниям» и «многие умеют читать» 
(там же, с. 238). 

Своеобразие национальной культуры японцев он обнаружи-
вает и в исследовании культуры повседневности, в частности в 
культуре трапезы: «Здешние люди никогда не убивают и не едят 
птиц. Обычная еда состоит из овощей и риса; пшеница, рыба, яб-
локи и другие фрукты считаются роскошью. Благодаря умеренно-
сти в еде большинство людей отличаются хорошим здоровьем: вы 
встречаете много аккуратных стариков» (там же, с. 253). Японцы, 
по его мнению, «умеренны в еде, но не в питье. Пьют рисовое ви-
но за неимением другого» (там же, с. 237). 

Но ни удивление Ксавье японским образом жизни, ни его 
восхищение достоинствами японской культуры, ни выявление им 
достижений нравственного и духовного развития японцев не вы-
водят миссионера на новый уровень понимания межкультурного 
диалога, предполагающего взаимодействие равных и равнознач-
ных партнеров. Для него японцы остаются «варварами» при всех 
их высоких культурных достижениях и нравственных добродете-
лях, притом что, по его наблюдениям, японская культура в некото-
рых аспектах даже превосходит европейскую. Японцы остаются 
для него в пределах изначальной ментальной дихотомической ус-



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

135

тановки «мы – они». В его системе координат нет иных позиций. 
Японцы – «другие». Может, и не такие «варвары», как те, кого он 
встречал в Индии или на Молуккских островах, но в зеркале его 
европоцентристского сознания они все-таки «варвары», нуждаю-
щиеся в миссионерском духовном руководстве, истинной вере и 
обращении к христианству. Во многих его письмах говорится имен-
но об этом: «Я действительно думаю, что среди варварских народов 
нет народа более добродетельного, чем японцы» (Xavier, 1872). На 
Востоке он ощущает себя в «чужом», нецивилизованном месте, «где 
мы так далеко от нашего дома, среди варваров» (там же, с. 252). 

Религиозные представления японцев, как и всех иных наро-
дов, с которыми он сталкивался в Азии, не рассматривались им как 
сопоставимая с христианством духовная система верований, цен-
ностей, идеалов и практик. Он воспринимал религию «варваров» 
исключительно как суеверия, отражающие ложные, далекие от 
высшей христианской истины взгляды на Бога и на мир. Нужно 
было донести Божественную истину до «варварских народов», ци-
вилизовать их, обратить в истинную христианскую веру – вот в 
чем состоял высший смысл миссии Ксавье. Он не раз писал о том, 
что главной и единственной его целью было обращение в христи-
анство местного населения, чтобы «с помощью Евангелия выта-
щить японцев из темноты их суеверий» (там же, с. 254). Достаточно 
широкое изучение особенностей японской культуры, исследование 
национально-психологических особенностей японцев и специфики 
реализации их национального самосознания в культурных практи-
ках нужны были Ксавье исключительно для разработки эффектив-
ного инструментария реализации коммуникативных стратегий ие-
зуитов по евангелизации Японии. 

Именно по этой причине он не собирался углубляться в суть 
религиозных верований японцев. Понимание буддизма у Франци-
ска Ксавье сводилось к тому, что он рассматривал буддизм как 
форму идолопоклонничества и язычества. В своем письме к иезуи-
там в Гоа Ксавье формулировал религиозные воззрения японцев 
достаточно упрощенно: «Большинство из них почитают предков, 
которые, как мне удалось узнать, жили, следуя примеру древних 
философов; большинство из них поклоняются солнцу, а некоторые – 
луне» (Xavier, 1872, с. 238). Для осуществления попытки «замеще-
ния» религиозных конструктов в «языческой» картине мира нео-
фитов ему достаточно было тех знаний о буддизме, которые по-



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

136

зволили ему выстроить некоторые аналогии. Реализуя адаптивные 
стратегии, для проникновения в концептуальное поле картины ми-
ра носителей японской культуры он пытался применить известные 
им буддийские категории и обозначения. По мнению Осами Таки-
зава, Ксавье намеревался употребить буддийские термины в про-
цессе евангелизации. Так, он использовал термин «дайнити», ко-
торый означал Будду Вайрочана в школе Сингон, для передачи 
концепции Бога людям, ничего не знавшим о христианстве 
(Takizawa, 2010, с. 51). 

Таким образом, восточные варвары для Ксавье оставались 
«варварами» – «другими», «иными», «отличными от европейцев». 
«Варвары» – для него это было не пренебрежительно-оценочное 
слово (он высоко ценил многие достижения и образ жизни этих 
«варваров»). «Варвары» – это просто номинация одного из элемен-
тов его мировоззренческой системы в той ее части, которая касалась 
целей международного взаимодействия и межкультурной коммуни-
кации, осуществляемой им в рамках миссионерской христианской 
деятельности. По сути, это была общепринятая номинация объекта 
межкультурного воздействия, объекта евангелизации, объек- 
та духовного спасения, с которым, в понимании Ксавье, столкнется 
любой миссионер, покинув «цивилизованную» Европу. Миссио-
нерская деятельность Ксавье показала довольно высокую степень 
эффективности его методов: созданная им в Японии христианская 
община насчитывала в 1551 г. около 1000 человек. 

Несколько иной была ситуация, когда миссия Аквавивы от-
правилась ко двору Акбара. Официальным поводом для приезда в 
Фатехпур Сикри миссионеров под руководством Аквавивы было 
познакомить Акбара с христианской религией. Программа макси-
мум – амбициозное желание окрестить императора и его поддан-
ных. Мы полагаем, что миссионеры не особенно надеялись на реа-
лизацию своих планов, но, как истинные христиане, они должны 
были довести дело до конца. Помимо евангелизаторской миссии 
каждое посольство обязано было заниматься сбором информации 
о ситуации в стране, тем более что португальцы и не могли не реа-
гировать на быстрый рост крупной империи недалеко от своих фак-
торий. По мнению известного индийского историка Санджая Саб-
рахманиама, «нервозность португальской администрации в Гоа 
стала возрастать по мере дальнейшего расширения территорий, 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

137

попавших под контроль слишком могущественного соседа» 
(Subrahmanyam, 2011, с. 6). 

У Монсерратамы находим подробное описание империи Ак-
бара. Он отмечает, что Акбар «бережлив и цепок до богатства, и 
стал самым состоятельным правителем на Востоке за последние 
200 лет», что его империя «удивительно богата, изобилует уро-
жаями и пастбищами, имеет развитую торговлю», что «великоле-
пие его дворцов не уступает лучшим королевским домам Европы» 
и что он впечатлен «роскошью и величием» королевского двора 
(Monserrate, 1922, с. 197, 199, 207, 208). На Монсеррата огромное 
впечатление произвели красота и размеры зданий, улиц и площа-
дей, целых городов. Описывая крепости, дороги, мечети, базары, 
армию, он пытался донести до сознания португальских властей, 
насколько мощная империя разрасталась недалеко от их владений 
в Гоа. Он высоко ценит Акбара, который, по его мнению, обладает 
«отличной памятью, является справедливым судьей, сумел овла-
деть обширными знаниями во многих областях, постоянно при-
слушиваясь к ученым диспутам и участвуя в дискуссиях», поэто-
му, «высказываясь по любому поэтому вопросу, он выглядит столь 
эрудированными проницательным, что никто не заподозрит, что 
он неграмотен» (там же, с. 201). Монсеррат был впечатлен неза-
урядным интеллектом и стратегическим мышлением Акбара: «Он 
умен и мудр, способен предвидеть и предотвращать опасности и 
использовать благоприятные возможности для осуществления 
своих планов», «таким образом, любой при взгляде на него сразу 
понимает, что перед ним государь» (там же, с. 196–197). 

Складывается впечатление, что Монсеррат пытался найти 
основания для осуществления эффективного межкультурного диа-
лога лично с Акбаром, с тем чтобы решить свою сверхзадачу – об-
ратить правителя в христианство. Для этого он пытается исследо-
вать мотивационно-фоновые и коммуникативно-поведенческие 
особенности правителя, которые он мог бы использовать в практи-
ческих целях. Иезуит отмечает интерес Акбара к некоторым аспек-
там европейской культуры. Он подчеркивает, что Акбар пытался 
копировать европейские нравы, он «любил носить европейский 
меч и кинжал», ему нравилось испанское платье, и он частенько 
надевал его, и даже трон у него был «обит бархатом и напоминал 
португальский» (Monserrate, 1922, с. 197, 199, 207, 208, с. 198–199). 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

138

Во время своей первой аудиенции с иезуитами правитель надел пор-
тугальское платье, и его сыновья были одеты так же (Monserrate, с. 28). 

Как и Ксавье, Монсеррат обращает внимание на богатство 
государства и величие его правителя. Его впечатляют поведение и 
европейские манеры Акбара, и он ставит его выше уровня обычного 
«варвара». Но, как и японский император, как даймё или буддий-
ский бонза, Акбар является «другим». Он – «другой», потому что 
он не христианин, и все его «прекрасные качества <...> теряют 
большую часть своего великолепия, потому что ему не хватает 
блеска истинной веры» (там же, с. 197). 

Монсеррат пытается быть объективным в своих оценках, но 
его объективность исчезает, когда речь заходит о мусульманах. 
Следует подчеркнуть, что он оценивает их прежде всего через 
призму своих взглядов, которые базируются на стереотипах вос-
приятия «другого», отмечая, что мусульмане и есть «другие», что 
они «по своей природе “варвары”, что они не интересуются таки-
ми вещами, как история; их хроники скудны, ненадежны, и полны 
бабушкиных сказок» (там же, с. 16). Монсеррат упоминает о мно-
жестве разрушенных мусульманами индуистских храмов, но это 
не вызывает у него отторжения, поскольку в его понимании «вар-
варские» храмы должны быть уничтожены. Он лишь сетует на то, 
что на их месте «возводятся бесчисленные надгробия и маленькие 
святыни злых и никчемных мусульман», а единственное, что на-
полняет его душу грустью, это то, что вместо того, чтобы верить в 
истинного Бога, несчастные продолжают «губить свои души» (там 
же, с. 27). 

Для католических миссионеров посольство ко двору Акбара 
было встречей с миром «другого», миром опасного «чужого». 
Хавьер Баро-и-Куралт отмечает, что эта встреча имела долгую 
предысторию религиозной нетерпимости, которая изначально не 
давала им возможности быть полностью объективными, и потому 
не было ничего странного в том, что они описывали мусульман в 
негативном свете (Baró Queralt, 2014, с. 135). 

В истории межкультурной коммуникации «Запад – Восток» 
проблема понимания контрагентов общения в редких случаях яв-
лялась актуальной. Изначально западная экспансия на Восток не 
предполагала «понимания» в его высоком гуманистическом смысле: 
понимания – как принятия «другого», равного и / или равнознач-
ного «своему»; «другого», имеющего право на обладание целост-



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

139

ностью, уникальностью и способностью к собственному развитию 
за счет внутреннего потенциала. Межкультурная коммуникация с 
«варварами», «язычниками» рассматривалась по большей части 
как однонаправленный и односторонний процесс религиозно-
культурного влияния в контексте других дискурсов пространства 
«Запад ↔ Восток» – политического и экономического. Агенты ев-
ропейского культурного влияния ставили благие цели – цивилизо-
вать и духовно спасать «отсталые» и «темные» народы. Они стре-
мились изучать Восток, выстраивать «востоковедческий дискурс»; 
они отмечали социальные, философские и культурные достижения 
и даже восхищались ими. Но коммуникативные установки «знать» 
и «понимать» в рамках теории межкультурной коммуникации не 
всегда совпадают. Установка «знать другую культуру» и ее реали-
зация в межкультурной коммуникативной практике далеко не все-
гда предполагают диалог и взаимодействие. В практике иезуитов 
такая установка соотносится со стремлением найти наиболее эф-
фективные способы религиозно-культурного влияния на народы 
Востока. 

Реализуя на Востоке стратегии «европеизации» или «культур-
ной адаптации», иезуиты исходили из прагматических соображений – 
изменить верования, а следовательно, и систему мировоззрения «вар-
варов», а не выстраивать с ними диалог, подразумевающий взаимо-
действие и взаимовлияние. Для этого они использовали весь имею-
щийся у них инструментарий в области богословия, риторики, 
знания чужеземных культур и этнопсихологии. Иезуиты не стави-
ли себе целью осуществить диалог, потому что они хотели изме-
нить, улучшить «другого», но при этом сами остаться на прочных, 
непоколебимых, единственно верных религиозно-культурных ев-
ропейских позициях, не меняясь и не включая в свое мировоззре-
ние и в систему ценностей «иное», «другое», «чужое». По сути, 
иезуиты (с большей или меньшей степенью эффективности) ис-
пользовали в качестве инструмента для достижения основных це-
лей своей миссионерской деятельности межкультурную коммуни-
кацию, которая понимается нами как «непосредственное или 
опосредованное (во времени и в пространстве, вербальными и / или 
невербальными, материальными и / или нематериальными средст-
вами) взаимодействие двух или более субъектов (индивидов, групп, 
сообществ), обладающих выраженной культурной идентичностью, 
поведение которых обусловливается закрепленными культурой 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

140

мировоззренческими и поведенческими установками (на понима-
ние, познание, управление, манипуляцию и т.д.); сознательно или 
бессознательно транслирующих и воспринимающих информацию 
о языке, ценностях, нормах, моделях поведения, формах, стерео-
типах, научном, религиозном, философском и художественном 
наследии своей и другой культуры; стремящихся либо к взаимопо-
ниманию, либо к достижению прагматических результатов, выго-
ды» (Нестерова, 2008, с. 37–38). 

Изначально в миссионерской практике иезуитов доминиро-
вал прагматический аспект, который, безусловно, не исключал и 
стремления познать «другого». Но каковы были пределы их пони-
мания других культур? По мнению японского исследователя Такао 
Абэ, знания иезуитов, хотя и были полны предубеждений, явля-
лись наиболее глубокими для своего времени (Abé, 2011, с. 8). Од-
нако их конечной целью и в Японии, и в империи Моголов было не 
понимание «другого», а использование этих знаний для евангели-
зации. «Мы прошли весь этот путь из Португалии в Японию, пре-
одолев более шести тысяч лиг, только для одной цели: для реше-
ния божественной задачи – рассказать им о христианской вере и 
показать погрязшим в своих грехах путь к вечному спасению», – 
писал Ксавье (Xavier, 1872, 241). «Мы готовы явиться во дворец и 
трудиться днем и ночью, проповедуя христианскую религию», – 
вторил ему Монтсеррат (Monserrate, 1992, с. 47). Они изучали 
культуру «другого» только с точки зрения успеха евангелизации, 
поэтому в основном воспринимали лишь ту информацию, которая 
могла оказаться полезной для осуществления и оправдания их 
миссии. И Ксавье, и Монтсеррат столкнулись с существенными 
противоречиями между Востоком и Западом. Они рассматривали 
автохтонные обычаи через призму миссионерских задач, не пытаясь 
оценивать эти обычаи в культурном отношении. Они видели «дру-
гую» культурную реальность, но через призму собственной куль-
туры, религии и идеологии, – и эта призма в своем отражении су-
щественно искажала эту реальность, не позволяла выявить то, что 
не было изначально заложено в европейской картине мира и в сис-
теме координат христианской доктрины. 

Исходя из христианско-европейского понимания «другого» 
и складывалась практика отношений миссионеров с местным на-
селением, формировались методы евангелизации, особые для каж-
дой страны и каждого народа. Анна Каролина Осне рассматривает 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

141

два основных метода, которые использовали миссионеры, и выяв-
ляет принципиальную разницу между стратегией «испанизации»1 
и стратегией «адаптации». Метод «испанизации» использовался 
испанской короной для евангелизации в Америке, где ее целью 
было «цивилизовать» индейцев, обратив их в христианство (Hosne, 
2013, с. 71). 

Основанная на казуистике, стратегия «культурной адапта-
ции» иезуитов включала нравственное оправдание возможности 
некоторой корректировки христианских догматических установ-
лений с учетом «другой» ментальности и «других» культурных 
практик и была типичной для миссий в Азии, где иезуиты пыта-
лись адаптировать христианство для народов, культуры и тради-
ции которых они не надеялись изменить, но элементы которых 
использовали для трансляции собственных смыслов. Франциск 
Ксавье был первым миссионером, осознавшим необходимость 
адаптации христианской доктрины для Японии (там же, с. 72). Та-
као Абэ указывает, что в стратегии «адаптации» основными мето-
дами для вовлечения неофитов были проповедь, обращение в но-
вую веру и воспитание новообращенных (Abé, 2011, с. 9). Ксавье 
неоднократно рассказывал о том, что ему удалось убедить принять 
христианскую веру многих высокопоставленных японцев. 

Необходимо отметить, что иезуиты в общении со своими 
подопечными применяли дифференцированный подход: они учи-
тывали не только социальные, но и возрастные различия целевой 
аудитории. Помимо социально значимой и влиятельной «взрос-
лой» целевой группы (высокопоставленные лица) иезуиты обра-
щали особое внимание на молодежь – детей, воспитание и образо-
вание которых в духе христианской доктрины позволило бы 
миссионерам в дальнейшем обрести в них надежную опору для 
своей деятельности и сформировать основу колониальной церкви. 
Применение гибких образовательных стратегий, с учетом особен-
ностей возрастной психологии, осуществлялось в рамках адаптив-
ного подхода. Образование юных адептов мыслилось иезуитами 
как важная часть их миссионерского успеха и необходимое усло-
вие для количественного роста новообращенных. Изначально, еще 
при обсуждении стратегических задач создаваемого ордена, его 
                                          

1 Это понятие авторы статьи обозначают более общим термином «евро-
пеизация». 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

142

важнейшей целью было обращение в христианство новых адептов 
(Abé, 2011, с. 9–10). Иезуиты были обучены работе с детьми; они 
привезли с собой специальные книги для детей, где объяснялись 
основные идеи христианской веры (Monserrate, 1922, с. 52). 

По просьбе Акбара основам христианской веры иезуиты 
обучали его старшего сына и других молодых людей из высшего 
дворянства. В начале каждого урока Принц Мурад должен был «по 
христианскому обычаю благоговейно произносить имена Иисуса и 
Девы Марии; осенять себя крестом и кланяться изображению Ии-
суса Христа». Обучение Принца Мурада шло успешно, и «через 
три месяца он уже мог читать и копировать почерк своего настав-
ника» (там же, с. 52–53). 

Изучение иностранного языка было важнейшим условием 
миссионерской деятельности иезуитов в странах Востока. Лин-
гвистические знания являлись необходимым условием для участия 
в религиозных дискуссиях. Гонои Такаши упоминает, что Ксавье 
мог объясняться на японском языке. Он был в состоянии ответить 
по-японски на вопросы о сотворении мира, о загробной жизни и пр. 
(Takashi, 1990, с. 42–43). Но сам миссионер признавал, что этого было 
недостаточно. В одном из своих первых писем из Японии он отме-
чает: «Если бы мы знали японский язык, нам не пришлось бы так 
долго работать на этом большом невспаханном поле для получе-
ния урожая спасенных душ» (Xavier, 1872, с. 251). Незнание мест-
ного языка создавало серьезные коммуникативные трудности, и он 
снова и снова повторяет, что «если мы выучим язык, то я нисколько 
не сомневаюсь, что мы сможем многих обратить в христианство» 
(там же, с. 240). 

Необходимость и важность владения языком как инструмен-
том убеждения вполне осознавали и члены миссии Аквавивы. Ак-
бар предоставил им учителя, и уже через три месяца иезуиты стали 
понимать персидский, на котором говорили при дворе. Аквавива 
за такой короткий срок «смог понимать персидский, хотя у него не 
получалось еще говорить свободно и гладко» (Monserrate, 1922, с. 49). 
Придворные Акбара были действительно удивлены, что «незнако-
мец и иностранец сумел так легко освоить чужой язык», и Мон-
серрат отмечал, что когда они «достигли достаточного мастерства 
в изучении языка, они стали переводить на персидский основные 
евангельские истории без опасений исказить само Евангелие, добав-
ляя осторожные пояснения и комментарии» (Monserrate, 1922, с. 50). 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

143

Система «культурной адаптации» иезуитов предполагала 
использование концептов картины мира «другого», понятий и об-
разов местной культуры для воплощения и передачи догм христи-
анской религии, разрешая отходить от жесткого канона. Аквавива 
и Монсеррат часами обсуждали с Акбаром такие основополагаю-
щие понятия христианства, как Святая Троица, рождение Иисуса 
Девой Марией, богочеловеческая сущность Иисуса. Монсеррат 
отмечает, что Акбар проявлял интерес к теологии и «желал полу-
чить наставления в вере, но таким образом, чтобы это не ожесто-
чило бы его врагов, что вынудило бы его отказаться от нее [новой 
веры] из-за страха последствий» (Monserrate, 1922, с. 47). Он хотел, 
чтобы его просветили по следующим вопросам: «как Всевышний 
Бог может быть един в трех лицах, и как Он может иметь сына-
человека, родившегося от Девы», поскольку эти идеи выходили за 
рамки его понимания (там же, с. 39). Акбар демонстрировал мис-
сионерам исключительную доброжелательность: им было разре-
шено сидеть рядом с ним, беседовать с ним наедине. Он отдал 
приказ привратникам дозволить входить к нему, когда они поже-
лают. Он посылал им пищу и даже посетил одного из них, когда 
тот заболел, приветствуя его по-португальски. Как отметил Мон-
серрат, Акбар «желал, чтобы священники разделили с ним его со-
кровенные мысли» (там же, с. 64). 

Наблюдая за поведением Акбара, Монсеррат поверил, что 
правитель хотел сменить веру и стать христианином. Монсеррат 
полагал, что главным препятствием было предубеждение правите-
ля относительно христианских догм, прежде всего требований 
«целомудрия, запрета мужчине иметь более одной жены, а также 
предписания обета безбрачия для духовенства» (там же, с. 29). Во 
время одной из подобных дискуссий Аквавива стал настаивать, 
что он должен немедленно продумать некий план, с помощью ко-
торого он [Акбар] мог бы «стать христианином, но это не вызвало 
бы восстания в стране, не вынудило бы его [Акбара] рисковать 
своей жизнью» (там же, с. 47). 

И в Японии, и в Индии иезуиты столкнулись с резким со-
противлением их теориям и взглядам со стороны представителей 
местных религиозных институтов. Сообщая об успехах своей мис-
сии, Ксавье без устали хвалит японцев, отмечая, что «не стоит бо-
яться самого народа», «если только бонзы не настроят его против 
нас», указывая на ожесточенное сопротивление буддийских мона-



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

144

хов (Xavier, 1872, с. 254). Он описывал их как злейших врагов 
миссионеров, жестко осуждая за жадность и безнравственность: 
«В настоящее время христианская истина противостоит их ужас-
ным догматам и ошибкам, поэтому есть вероятность, что как толь-
ко мы начнем распространять Евангелие и опровергать ложь, ко-
торую они проповедуют, они будут на нас нападать со все 
большей враждебностью» (там же). 

Попытки иезуитов привнесения «чужих» религиозных воз-
зрений на местную культурную почву воспринимались бонзами и 
муллами как угроза целостности уже сложившейся, доминирую-
щей и устойчивой картины мира и рассматривались ими как немо-
тивированные и несостоятельные. Догматы и духовные практики 
Запада вызывали непонимание и протест, так как были для них 
«чужими» и вступали в существенные противоречия с духовно-
культурными традициями и базовыми мировоззренческими кон-
цептами. Полемика Ксавье и Монсеррата с бонзами и муллами 
прежде всего касалась ключевых вопросов веры и религиозных 
практик, включая обсуждение доктрин буддизма и ислама и сопос-
тавление их с положениями христианского учения, особенно с 
тремя основополагающими принципами христианства – вера в 
единого Бога как творца всего сущего, идея бессмертия души и идея 
воздаяния в загробной жизни. Иезуиты решали сложную задачу из-
ложения концептуальных основ своего учения и разъяснения его 
сакральных смыслов, что требовало от них не только верно выбран-
ной риторики, но и больших эмоционально-психологических усилий. 
Дональд Лач в своих комментариях отмечал, что Ксавье терпеливо 
объяснял христианское учение любопытным и скептичным япон-
цам, не жалея на это ни аргументов, ни времени. 

Японцы расспрашивали Ксавье о христианском понимании 
происхождения зла и интересовались, «как Он мог, если Он создал 
человеческую расу и отправил ее в мир жить и поклоняться Ему, 
позволить дьяволу искушать их?». Им было трудно «принять и 
понять идею, что человек может попасть в ад без какой-либо на-
дежды на избавление». Эта догма казалась им слишком безжало-
стной и бескомпромиссной. Слушатели Ксавье были в шоке при 
мысли, что их предки никогда не имели возможности узнать Бога 
и должны быть осуждены на вечное проклятье (Xavier, 1872, 
с. 337; Lach, 1965, с. 661). Все они, как описывает Ксавье, «без-
молвствуют, когда дело касается вопроса о создании мира и ду-



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

145

ши». Японцы имеют понятия об «обителях для добродетельных и 
нечестивых», хотя не осознают, «благодаря чьей божественной 
силе <…> нечестивых повергают в ад». Они приводят в качестве 
примера «основателей сект», которые сильно страдали во искупле-
ние грехов и своей легкомысленности. Покаяние для них не явля-
ется неизбежным, и мирянам рекомендуется, во избежание вечно-
го страдания, полагаться на доверие к этим «святым людям». 
Буддисты тем не менее согласны, что пять основных моральных 
принципов должны соблюдаться. Однако если эти принципы на-
рушаются светскими лицами, они могут заплатить деньги бонзам 
или дань монастырям, которые, в свою очередь, должны «уладить 
все неудобства за совершенное зло и грехи, которые могут слу-
читься с ними». При таком положении любой грешник, независи-
мо от пола, давший деньги бонзам, после смерти «получит в 10 раз 
больше той же монетой», таким образом, богатые получают воз-
можность «наслаждаться лицензией на грех», а у бедных «нет на-
дежды вырваться из ада». В итоге Ксавье приходит к выводу, что 
бонзы получают что хотят, так «как все считают, что, благодаря их 
молитвам, можно спасти душу от ада» (Xavier, 1872, с. 333; Lach, 
1965, с. 670–671). 

Члены миссии Аквавивы также столкнулись с враждебностью 
мулл. Монсеррат писал, что «отцы церкви и религиозные лидеры 
мусульман вели частые дебаты, касающиеся следующих вопросов: 
Божественная Троица, Бог-Сын, Мухаммед, Коран, Судный день, 
смерть на кресте и воскресение Христа, а также некоторые другие 
философские и политические вопросы (Monserrate, 1922, с. 50). 
Подобные дискуссии были не новы для миссионеров. Аргументы, 
которые использовали обе стороны, демонстрируют, что идеоло-
гические оппоненты уже имели опыт подобной конфронтации, а 
потому члены миссии были подготовлены к полемике с муллами. 

Так, Аквавива использовал «аргументы и цитаты, взятые из 
писаний мусульман, а не из Библии», что произвело сильное впе-
чатление на мусульман. Муллы «на каждом шагу обнаруживали, 
что отрывки Писания, приведенные отцами церкви в качестве 
примера, свидетельствовали о тщательном изучении ими Корана, и 
что они ни разу не ошиблись при его цитировании» (Monserrate, 
1922, с. 51). То, что представители католической миссии могли 
полемизировать, опираясь на Коран, говорит о том, что христиане 
уже хорошо знали этого «другого». И для них мусульмане были не 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

146

просто «другими» – они были «чужими», очень опасными врага-
ми. Их диалог с мусульманами не стал попыткой понять «друго-
го», а превратился в определенную фиксацию заранее сложивше-
гося, устойчивого образа «чужого». 

 
 

*   *   * 
 
Изучение межкультурных коммуникативных практик евро-

пейцев на Востоке в раннее новое время позволяет рассматривать 
иезуитов как наиболее активную часть интеллектуальной западной 
элиты, которые, «с точки зрения их современников, в XVI и 
XVII вв. были лучшими носителями евро-христианского знания» 
(Abé, 2011, с. 8) и воплощали стратегии взаимодействия с Восто-
ком в полном объеме: начиная с выявления проблемного поля 
межкультурной коммуникации, изучения языков, исследования 
особенностей картины мира, религиозных представлений, убежде-
ний и поведенческих моделей азиатских народов, разработки ме-
ханизмов воздействия на их сознание и заканчивая реализацией в 
миссионерской практике конкретных сценариев диалога с учетом 
этнокультурных, социальных, возрастных, индивидуальных и эт-
нопсихологических особенностей «других». Решая прагматические 
задачи включения носителей восточных культур в европейский 
духовно-культурный ареал, они разрабатывали методы воздейст-
вия на «других», достаточно эффективные для их интеграции в 
систему христианских духовно-религиозных ценностей. Гибкое и 
сбалансированное сочетание основных стратегий европеизации 
(португализации, испанизации и т.д.) и культурной адаптации в 
некоторых случаях оказалось весьма успешным. 

Осуществляя воздействие на «другую» картину мира, иезуи-
ты, с одной стороны, корректировали европейские представления 
о Востоке, развивая «восточный миф», а с другой стороны – опи-
рались на распространенные культурные предубеждения к нехри-
стианским народам и предвзятую интерпретацию восточных куль-
тур и цивилизаций, хотя, столкнувшись с реальностью, пытались 
сохранить определенную объективность в восприятии и оценке 
японского общества и империи Великих Моголов. 

Степень эффективности коммуникативных межкультурных 
практик иезуитов на Востоке в XVI и XVII вв. была обусловлена 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

147

не только глубиной теоретически обоснованных ими стратегий, но 
и политическими, социокультурными реалиями и этнопсихологи-
ческими установками, способствовавшими или препятствовавши-
ми процессу евангелизации и европеизации в Азии. 

В Японии миссионеры добились практически немедленного 
успеха. В течение двух лет пребывания Ксавье более 700 человек 
приняли крещение. Японцы разного социального уровня, из всех 
классов и социальных групп, впервые открыли для себя христиан-
ство (Takizawa, 2010, с. 52). К 1614 г. численность христиан была 
уже более 1 млн. С самого начала своей деятельности в Азии в 
своих письмах и годовых отчетах Ксавье, с одной стороны, при-
ветствует рост количества новообращенных, но при этом время от 
времени сетует на трудности евангелизации, отмечая, что «те, кто 
стали христианами, не могут себя найти и обычно сожалеют о том, 
что сделали» (Xavier, 1872, с. 251). Он вынужден признать, что 
успех евангелизации оказался менее значительным, чем он ожи-
дал. Его отношение к жителям страны к концу пребывания в Япо-
нии также изменилось. Ксавье больше не называет их «лучшими 
людьми на земле», а характеризует японцев как «очень амбициоз-
ных в деле получения почестей и знаков отличия», которые «ду-
мают, что сами превосходят в воинской славе и доблести все наро-
ды», они вежливы в повседневной жизни, но не по отношению «к 
иностранцам, которых они презирают совершенно» (там же, с. 331). 

Уже через 50 лет после того, как Ксавье ступил на землю 
Японии, Тоетоми Хидэеси начинает гонения на христиан, которые 
в начале XVII в. приведут к запрету христианства и полному за-
крытию Японии для европейцев. Правда, за эти 100 лет Япония 
стала совсем другой страной. Из лоскутного одеяла, раздираемого 
феодальными междоусобицами, она превратилась в единое госу-
дарство под руководством Токугава, которому уже не были нужны 
ни португальцы для удержания собственной власти, ни христиане 
для борьбы с монастырями. Для борьбы с христианами японские 
правители стали использовать тех самых бонз, влияние которых 
пытались ограничить руками католических миссионеров. Как за-
ключает Эмилио Сола, «христианский век» в Японии завершился 
«не-встречей» (desencuentro) культур: колониально-имперская мо-
дель столкнулась с великой культурой (SolaCastaño, 2013, с. 237). 
Японская культура обладала высокой степенью устойчивости по 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

148

отношению к внешним влияниям и мощными внутренними фильт-
рами культурной рецепции. 

Успешный японский опыт христианизации вдохновил мис-
сионеров во главе с Рудольфо Аквавивой. Монсеррат упоминает в 
беседе с Акбаром, что «в наши дни цари Японии <...> часто посе-
щают смиренные дома священников нашего ордена, где они могут 
узнать заповеди истинной веры» (Monserrate, 1922, с. 46). Иезуиты 
провели более года при дворе Акбара, но, по сравнению с Ксавье и 
его собратьями, не смогли достичь даже скромных результатов. 
Участие Акбара в теологических диспутах, все его богоискатель-
ство не подразумевало намерения принимать «другую» веру. Ос-
новная причина теологических изысканий Акбара, официальное 
признание им всех религий истинными, закрепление за подданными 
права исповедовать собственную религию – это не отказ от ислама, 
а попытка построить надконфессиональное централизованное госу-
дарство, основанное на союзе мусульманской и индуистской элит. 
Приглашение Акбаром иезуитов не было желанием сменить веро-
исповедание, а, по сути, было попыткой создать новую синкрети-
ческую религию, с помощью которой мусульманское меньшинство 
пыталось удержать под своим контролем индуистское большинство. 

Миссионеры, прибывшие ко двору, оказались не в состоянии 
ориентироваться в реальной политической ситуации, далеко не 
всегда разбирались в тонкостях взаимодействия элит и в пробле-
мах, стоящих перед Акбаром. Будучи узниками своих стереотипов 
и предубеждений, они искренне верили, что Акбар на самом деле 
готовится стать христианином. Иезуиты, руководствуясь колони-
ально-имперскими идеями, рассматривая свою миссию как несение 
на Восток высшей божественной истины и просвещение язычни-
ков и не предполагали, что сами становятся объектом реализации 
стратегий Акбара, не связанных с возможностью рецепции «дру-
гих» религиозно-культурных ценностей и имеющих исключитель-
но политический характер. 

Воспринимая мусульман как традиционных «чужих», пытаясь 
одержать победу в богословских дискуссиях, миссия иезуитов при 
дворе Акбара использовала стратегию адаптации в еще меньшей 
степени, чем с буддистами. Как отмечает индийский историк 
С. Сабрахманиам, миссионеры не осознавали, что любые действия 
против доминирующего положения ислама в империи вели к рез-
кому сопротивлению со стороны мусульманских общин. В реаль-



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

149

ности отношения португальцев с Моголами сводились к «нелегко-
му соперничеству» и «позиционной борьбе», которые вылились в 
«длительный конфликт» (Subrahmanyam, 2011, с. 6). Непонимание 
«другого» и стало одной из причин, приведших к провалу как мис-
сии Аквавивы, так и других посольств ко двору Великих Моголов. 

Но не следует искать причины коммуникативных неудач ие-
зуитов только в их искаженных представлениях о «другом» или в 
их отдельных ошибках по реализации культурных стратегий, ко-
торые сами по себе никогда не являлись самодостаточными и не-
зависимыми способами воздействия на «другого», способствую-
щими аккультурации, ассимиляции или культурной адаптации. 
Действенность межкультурной коммуникации определяется сте-
пенью ее включенности в целостную систему стратегий воздейст-
вия, элементами которой являются, помимо культурных, также 
политические и экономические. Необходимо отметить, что обе 
миссии (и в Японии, и при дворе Акбара) фактически не обладали 
внешней поддержкой: не имея политической и военной мощи за 
своей спиной, они могли полагаться только на свои личные ресурсы, 
на свое восприятие культуры «другого» и на свои представления об 
адекватности используемых методов. И Ксавье, и Монсеррат, со 
своим ярым стремлением принести язычникам христианскую 
идею, воспринимали восточные культуры исключительно через 
призму своих собственных взглядов, которые базировались на ев-
ропоцентристском сознании и стереотипах восприятия «другого». 
Это приводило к непониманию реальной ситуации в стране. Пред-
рассудки не позволяли им понять и принять «другую» культуру и 
явились одной из причин неуспеха католических миссионеров, что 
на практике продемонстрировало определенную ограниченность 
их стратегии «адаптации»1. Чтобы понять мир «другой», восточ-
ной культуры, западный человек должен был частично абстраги-
роваться от собственных «ментальных карт» и ценностей, частич-
но перестроить свою картину мира, заменив в ней мифологические 
образы и стереотипы на концепты, соотносимые с реалиями этой 
«другой» культуры, с особенностями «другого» мировосприятия. 
В XVI и XVII вв. иезуиты не осознавали и не могли осознать необ-

                                          
1 Более глубоко разработали и воплотили стратегии «адаптации» в начале 

XVII в. итальянские иезуиты, в частности Маттео Риччи в Китае и Роберто де 
Нобили в Индии (Солодкова, 1999, с. 45–53). 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

150

ходимость даже минимальной корректировки европоцентристского 
мировоззрения, поскольку лежащая в его основе христианская 
доктрина была предметом культурного экспорта на Восток. 

Несмотря на неизбежные ошибки, иезуиты выполняли важ-
ную миссию в формировании стратегических основ межкультурной 
коммуникации «Запад – Восток» на самых первых этапах ее разви-
тия. В рамках реализации идеи «мирной христианизации Востока» 
они достигли значительных результатов в понимании структуры 
межкультурного общения, в осознании основных факторов меж-
культурного диалога, в том числе и лингвистического; в понимании 
места и роли мировоззренческих установок, в применении диффе-
ренцированных подходов к объектам культурно-религиозного 
влияния, с учетом личностных характеристик и этнокультурных 
особенностей. Иезуиты в своих трудах заложили основы формиро-
вания «мифа о Востоке», через призму которого не только их пре-
емники-миссионеры, но и европейцы в целом на протяжении долго-
го времени стали воспринимать государства, этносы, культуры и 
религии Востока. Иезуиты одними из первых обратили внимание на 
важность изучения этнопсихологических характеристик народов 
Востока: коммуникативно-поведенческих, мотивационно-фоновых 
и интеллектуально-познавательных, которые необходимо было учи-
тывать при реализации межкультурных стратегий. Сами по себе в 
общении с представителями азиатских культур они были олицетво-
рением Запада, западной культуры и западных ценностей. Ежеднев-
но и ежечасно вступая в личностные контакты с «другими», они 
формировали в их сознании образ «западного человека». 

Иезуиты достаточно близко подошли к созданию действен-
ных культурных стратегий, направленных на усиление влияния 
западной цивилизации на Востоке. Мысли и идеи, изложенные в 
письмах и отчетах первых иезуитов, легли в основу разработок 
будущих стратегий уже в XVII в., когда католические миссионеры 
пытались «приспособить» свои доктрины к местным условиям, что 
позволило им сделать более эффективной деятельность по воз-
движению моста между западной и восточной цивилизациями. 
Благодаря удачному стечению политических и экономических 
факторов иезуиты были приняты благосклонно, но результат их 
миссионерской деятельности зависел не только от политики или 
экономики, но был обусловлен их менталитетом, пониманием 
культуры, традиций и истории общества, в котором они оказались, 



Западный человек на Востоке: Становление международных 
коммуникативных стратегий в раннее Новое время 

 

 

151

и прежде всего – их пониманием «другого». В этих условиях они 
еще не могли выстроить многомерную модель межкультурной ком-
муникации, поскольку не осознавали важность таких компонентов, 
как 1) осознание системы духовных и религиозных ценностей «дру-
гого» и 2) освоение моделей «иного» поведения. Эти два компонента 
предполагают не просто восприятие «другого» как отличного от 
тебя и как нуждающегося в твоих ценностях и моделях поведения, а 
«другого» – как обладающего ценностями и реализующего опреде-
ленные целесообразные и культурно обусловленные паттерны по-
ведения. Для миссии иезуитов под руководством Рудольфо Аква-
вивы характерен ряд коммуникативных неудач, типичных для 
европейцев того времени. Их европоцентристское сознание яви-
лось непреодолимым препятствием для выявления аксиологиче-
ских доминант «другой» концептуальной картины мира, для раз-
работки приспособительной системы духовных и религиозных 
ценностей, максимально приближенной к культуре-реципиенту, и 
для освоения моделей «иного» поведения. Иезуиты, находясь в 
плену собственных межкультурных стереотипов и предубеждений, 
были готовы к однонаправленной трансляции христианского веро-
учения во имя благой цели – спасения душ язычников, но не смогли 
представить христианскую систему ценностей и верований в сис-
теме координат «другой» культуры. Несмотря на это межкультур-
ные коммуникативные практики иезуитов, олицетворявших запад-
ного человека на Востоке, представляют собой бесценный опыт 
для дальнейшего совершенствования стратегий межкультурного 
диалога и развития современного востоковедческого дискурса. 

 
 

Список литературы 
 

1. Ванина Е.Ю. Расцвет и падение Великих Моголов // Вопросы истории. – М., 
1997. – № 12. – С. 20–33. 

2. Дридзе Т.М. Текстовая деятельность в структуре социальной коммуникации: 
Проблемы семиосоциопсихологии. – М.: Наука, 1984. – 268 с. 

3. Искендеров А.А. Тоётоми Хидэёси. – М.: Восточная литература, 1984. – 481 с. 
4. Кардини Ф. Европа и Ислам: История непонимания. – М.: Александрия, 

2008. – 334 с. 
5. Красных В.В. Основы психолингвистики и теории коммуникации. – М.: Гно-

зис, 2001. – 270 с. 



 
О.В. Волосюк, О.А. Нестерова, О.Л. Солодкова 

 

 

152

6. Нестерова О.А. Россия и Китай: Теория и практика межкультурной коммуни-
кации: Монография. – М.: Рема, 2008. – 189 с. 

7. Репина Л.П.«Национальный характер» и «образ другого» // Диалог со време-
нем. – М., 2012. – Вып. 39. – С. 9–19. 

8. Солодкова О.Л. Колониальная экспансия Португалии и деятельность католи-
ческой церкви в Индии в XVI–XVII веках: Учебное пособие по спецкурсу. –  
М.: РУДН, 1999. – 200 с. 

9. Фишман О.Л. Китай в Европе: Миф и реальность, (XIII–XVIII вв.). – СПб.: 
Петербургское востоковедение, 2003. – 546 с. 

10. Abé T. The Jesuit mission to new France: A new interpretation in the light of the 
earlier Jesuit experience in Japan. – Leiden: Brill, 2011. – 234 p. 

11. Baró Quralt X. La primera mundilización y la mirada sobre el «otro»: Las misiones 
jesuitas en Ultramar, in Historia, memoria y vida / Ed. J.-L. Palos, F. Sánchez-
Costa. – Barcelona: Univ. de Barcelona, 2014. – 317 p. 

12. Hosne A.C. The Jesuit missions to China and Peru, 1570–1610: Expectations and 
appraisals of expansionism. – London; New York: Routledge, 2013. – 216 p. 

13. Lach D. Asia in the making of Europe: The century of discovery. – Chicago: Univ. 
of Chicago press, 1965. – Vol. 1 (2). – 504 p. 

14. Lousa V. Vida de San Francisco Javier. – Burgos: Monte Carmelo, 2013. – 320 p. 
15. Marti Escayol M.A. Antoni de Montserrat in the Mughal Garden of good govern-

ment European construction of Indian nature // Word, image, text: Studies in literary 
and visual culture / Ed. S. Panja, S. Chakrabarti, C. Devadawson. – New Delhi: 
Orient Blackswan, 2009. – P. 48–65. 

16. Monserrate A. The commentary of Father Monserrate, S.J., on his journey to the court 
of Akbar / Ed. Hoyland S.N., Banrjee, R.R. – Oxford: Univ. press, 1922. – 312 p. 

17. Schurhammer G. Francisco Javier: Su vida y su tiempo. – Bilbao: Mensajero, 1969. – 
Vol. 1. – 571 p. 

18. Sola Castaño E. España y Japón en el Siglo de Oro: Historia de un desencuentro // 
Japón y España: Acercamientos y desencuentros (siglos XVI y XVII) / Coord. 
M. Jesús Zamora Calvo.– Gijon: Satori, 2013. – P. 227–238. 

19. Subrahmanyam S. Explorations in connected history: Mughals and Franks. – New 
Delhi: Oxford univ. press, 2011. – 248 p. 

20. Takashi G. Nihon Kirisutokyōshi. – Tokio: Yoshikawa Kōbunkan, 1990. – 248 p. 
21. Takizawa O. La historia de los Jesuitas en Japón. – Alcalá de Henares: Universidad 

de Alcalá, 2010. – 174 p. 
22. Vernet J. Carta de Juan Vernet a Soledad Gibert acerca de las aventuras de una 

jesuita en la India / Anaquel de Estudios Árabes. – Universidad Complutense de 
Madrid: Ciudad Universitaria, 2001. – Vol. 12. – 823 p. 

23. Xavier F. The life and letters of St. Francis Xavier / Ed. H.J. Coleridge. – London: 
Burns and Oates, 1872. – Vol. 2. – 614 p. 

 


